
How to Cite: Amaliyah Hilmiya. “Analisis Metrum dan Tema Sya’ir Mu’allaqah Zubair ibn Abi Sulma: Kajian Ilmu ‘Arudh.” 
At-Tahqiq: Journal of Arabic and Humanities 1, no. 1 (2025): 79-98. https://attahqiq.uinkhas.ac.id/index.php/attahqiq/ 
article/view/51  

 
 
 
 

  
 
 
 

Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Humaniora (FUAH) 
UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Jawa Timur, Indonesia 

https://attahqiq.uinkhas.ac.id/ 

Vol. 1, No. 1 (2025) 

  
Analisis Metrum dan Tema Sya’ir Mu’allaqah Zubair ibn Abi 

Sulma: Kajian Ilmu ‘Arudh 

 
 
Amaliyah Hilmiya 

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Indonesia  
amaliahilimiyah@gmail.com   

 
 

Abstract  Keywords: 

This study aims to examine the structure of the meter (‘arudh) and 
themes contained in the mu’allaqah by Zubair ibn Abi Sulma, one of 
the seven great poets of the pre-Islamic era. This study uses a 
descriptive-qualitative approach with a text analysis method on 
classical Arabic literature, based on the theory of ‘arudh science 
developed by Al-Khalil ibn Ahmad al-Farahidi. The analysis focuses on 
identifying the patterns of bahr, wazan, and the characteristics of 
qafiyah (rhyme), in addition to exploring the relationship between 
the poem’s themes and the social and cultural conditions of Arab 
Jahiliy society. The research findings indicate that this Mu’allaqah is 
constructed using bahar al-tawil, characterized by stable and 
harmonious variations in wazan. Pre-Islamic poetry has a 
foundational basis in the history of Arabic literature. These poems 
not only reflect the character of Arab society at that time, but also 
become the foundation for the language structure and style of 
classical Arabic literature. In terms of content, this poem emphasizes 
values such as honor, moral guidance, and life wisdom, which reflect 
the societal values of the Arab world at that time. In conclusion, the 
combination of a strong metrical structure and thematic depth makes 
this work not only possess high aesthetic value, but also contains 
moral and philosophical messages that remain relevant today and 
help express all thoughts in the form of beautiful poetry accompanied 
by correct nazhm wazan.                                             

Zihaf, Arabic Poetry Theme, 
Zubair bin Abi Sulma, Arudh, 
Mu’allaqah 
 
Received: 2025-06-20 
Revised: 2025-07-13  
Accepted: 2025-08-05 
 
*Corresponding Author: 
Amaliyah Hilmiya, Universitas 
Islam Negeri Kiai Haji Achmad 
Siddiq Jember, Indonesia. 

amaliahilimiyah@gmail.com   

 
© Copyright, 2025 The Author(s). 
This open-access article is 
distributed under an Attribution-
Share Alike 4.0 International (CC 
BY-SA). 
 

 

Pendahuluan  

Menurut Ahmad al-Shayib, syair merupakan bentuk ungkapan lisan atau tulisan 

yang tersusun dalam pola wazan (irama) atau bahr (ritme) dan qafiyah (rima), serta 

mengandung unsur ekspresi perasaan dan imajinasi yang lebih menonjol dibandingkan 

dengan prosa. Secara etimologis, kata syair berasal dari kata Arab “Sha’ara” atau “Sha’ura” 

yang berarti ‘mengetahui’ atau ‘merasakan’. Sementara itu, secara istilah (terminologi), 

beberapa ahli bahasa dan sastra Arab memberikan definisinya, salah satunya adalah Ali 

Badri. Ia menyatakan, “Syair adalah susunan kata yang dengan sengaja diatur mengikuti  

 

https://attahqiq.uinkhas.ac.id/index.php/attahqiq/%20article/view/51
https://attahqiq.uinkhas.ac.id/index.php/attahqiq/%20article/view/51
https://attahqiq.uinkhas.ac.id/
mailto:amaliahilimiyah@gmail.com
mailto:amaliahilimiyah@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Amaliyah Hilmiya  
 

 

80 

irama atau pola wazan dalam bahasa Arab.”1 

Pada masa Jahiliah, kemampuan bersyair menjadi tolok ukur kecerdasan dan inte-

lektualitas seseorang. Namun, di balik peran penting syair sebagai media ekspresi, tidak 

jarang muncul konflik antar suku yang dipicu oleh saling balas menyindir melalui syair. 

Bahkan, syair kadang disalahgunakan untuk merayu atau mengeksploitasi perempuan 

secara negatif. Hal ini dapat dimaklumi karena masyarakat Jahiliah belum memiliki kitab 

suci sebagai pedoman hidup, belum diutusnya seorang nabi, serta tidak adanya sistem 

hukum yang mengatur dan membatasi perilaku sosial mereka.2 

Syair Arab pra-Islam, atau dikenal sebagai al-shi‘r al-jāhilī, merupakan bentuk sastra 

lisan yang berkembang secara dinamis di Jazirah Arab sebelum kedatangan Islam, sekitar 

abad ke-5 hingga ke-7 Masehi. Syair ini tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi seni, 

melainkan juga menjadi sarana komunikasi sosial, politik, dan budaya yang penting di 

kalangan suku-suku Arab. Syair pada masa masyarakat Arab Jahiliah memiliki ciri khas 

yang mencerminkan naluri kebebasan dalam berekspresi seni, penggunaan bahasa yang 

indah namun tetap terikat dengan realitas kehidupan, serta imajinasi yang sering kali 

diwujudkan melalui gaya bahasa seperti tasybih (perumpamaan) dan isti’arah (metafora). 

Syair-syair pada masa itu merupakan diwan yakni kumpulan karya sastra Arab yang me-

rekam dan mencerminkan kehidupan sosial masyarakat Arab pada zamannya.3 Melalui 

syair, segala perasaan, keadaan lingkungan, serta dinamika sosial dan budaya dituangkan, 

menjadikan syair sebagai media utama untuk menyuarakan zaman dan realitas kehidu-

pan mereka. 

Pada masa itu, para penyair banyak mengalami dan merasakan perbedaan yang 

mencolok dalam ekspresi cipta rasa karya sastra. Perbedaan ini begitu nyata, terutama 

jika dibandingkan dengan kondisi kehidupan secara keseluruhan pada masa Jahiliah 

sebuah era yang identik dengan kegelapan, kerusakan moral, dan ketidaktahuan. Penting 

untuk dicatat bahwa istilah Jahiliah digunakan oleh Rasulullah untuk merujuk pada 

periode sebelum datangnya Islam. Hal ini didasarkan pada gambaran moral masyarakat 

saat itu yang penuh dengan kekerasan, kebiasaan berperang, membunuh, berjudi, dan 

perilaku lainnya yang secara mendasar bertentangan dengan nilai-nilai dan ajaran yang 

dibawa oleh Rasulullah.4 Seorang penyair (sha'ir) berperan sebagai juru bicara suku, yang 

mengekspresikan pujian atas keberanian, merinci asal-usul, meratapi kematian, serta 

mencela musuh dengan gaya bahasa retoris yang penuh makna. Fungsi utama dari puisi 

ini adalah memperkuat identitas suku, merekam peristiwa penting, dan membentuk 

 
1 Achmad Syaifuji and Bambang Irawan, “Pergeseran Konteks Syair Arab pada Masa Jahiliyah Hingga Masa 

Awal Islam,” `Ajamiy: Jurnal Bahasa dan Sastra Arab 10, no. 1 (2021): 153–166, https://dx.doi.org/10.31314/ 
ajamiy.10.1.153-166.2021.  

2 Umi Barokah, “Penyair Perempuan Arab Masa Jahiliyah, Islam, Modern, dan Kontemporer: Studi Gini kritik 
Elaine Showalter” (Thesis, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2023), 49, https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/ 
handle/123456789/74846.  

3 Solihan Titin Sumanti, Sejarah Pradaban Islam (Jakarta: Kencana, 2024), 50. 
4 Qomi Akit Jauhari, “Perkembangan Sastra Arab pada Masa Jahiliyah,” Jurnal Bahasa Lingua Scientia 3, no. 

1 (2011): 61-67, https://ejournal.uinsatu.ac.id/index.php/ls/article/view/2081.  

https://dx.doi.org/10.31314/%20ajamiy.10.1.153-166.2021
https://dx.doi.org/10.31314/%20ajamiy.10.1.153-166.2021
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/%20handle/123456789/74846
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/%20handle/123456789/74846
https://ejournal.uinsatu.ac.id/index.php/ls/article/view/2081


Analisis Metrum dan Tema Sya’ir Mu’allaqah Zubair ibn Abi Sulma: Kajian Ilmu ‘Arudh 
  

 

81 

reputasi lewat sanjungan atau sindiran. Karena itu, para penyair memiliki kedudukan 

terhormat, hampir seperti nabi, karena kekuatan kata-kata mereka yang mampu meng-

gugah dan memengaruhi masyarakat.5 

Pada masa Tabrizy terdapat sepuluh jumlah penyair Muallaqat, yakni Umrul Qais, 

Nabighah, Zuhair, Tarfah, Antarah, Labid, Amru ibn Kulsum, Al-Haris ibn Hilza dan Abidul 

Abro, karya-karya dari sepuluh penyair ternama itu dianggap sebagai syair terbaik yang 

pernah diciptakan oleh bangsa Arab. Kumpulan puisi mereka dikenal dengan sebutan 

Muallaqah. Istilah Muallaqah yang berarti "kalung perhiasan" digunakan karena kein-

dahan puisi-puisi tersebut diibaratkan seperti perhiasan yang dikenakan oleh seorang 

wanita. Secara umum, Muallaqat juga bermakna "yang digantung", karena tradisinya, 

puisi-puisi terindah pada masa itu akan digantungkan di dinding Ka'bah sebagai bentuk 

penghormatan bagi sang penyair. Melalui penempatan puisi di tempat suci itu, karya dan 

nama penyair tersebut kemudian dikenal luas oleh masyarakat Arab, bahkan diwariskan 

dari generasi ke generasi.6 Puisi Mu‘allaqah karya Zuhair ibn Abi Sulma ini, merekam 

berbagai peristiwa penting dalam kehidupannya, salah satunya adalah perang antar suku 

‘Abs dan Dzubyan, yang dikenal dengan Perang Dahis dan Ghabra. Konflik ini berlangsung 

hampir empat dekade, membawa dampak besar dalam masyarakat Arab saat itu. Zuhair 

turut berperan dalam upaya perdamaian, di antaranya dengan menganjurkan para tokoh 

Arab untuk menggalang dana sebagai tebusan yang diminta oleh salah satu pihak yang 

terlibat dalam peperangan, yaitu sebesar tiga ribu ekor unta. Dua tokoh penting, Haram 

ibn Sinan dan Harits ibn ‘Auf, akhirnya bersedia menanggung pembayaran tersebut, yang 

pada akhirnya mengakhiri perang panjang tersebut.7 

Struktur khas dari puisi pra-Islam berbentuk qasidah, yang umumnya terdiri atas 

tiga bagian: nasib (bagian pembuka yang bernada melankolis atau kisah cinta), rahil 

(penggambaran perjalanan atau lingkungan), dan madīh atau hija’ (berisi pujian atau 

celaan). Meskipun disampaikan secara lisan, syair-syair ini juga ditandai oleh keindahan 

bahasa yang tinggi, kaya akan makna, penuh metafora, dan memperhatikan aspek musi-

kalitas. Tema-tema yang sering diangkat antara lain cinta, kehormatan suku, kepahlawa-

nan, kematian, perburuan, dan pesta minuman.8 Puisi-puisi tersebut biasanya dilomba-

kan dalam ajang seperti pasar sastra Suq Ukaz, dan karya terbaiknya bahkan konon 

dipajang di Ka‘bah. Salah satu kumpulan puisi paling termasyhur dari masa ini adalah 

Mu‘allaqāt, yaitu tujuh atau sepuluh qasidah karya para penyair besar seperti Imru’ al-

 
5 Chamdar Nur and Andi Abdul Hamzah, “Pra-Islam dan Bahasa Arab: Bahasa dan Sastra Sebelum Muncul-

nya Islam,” Al-Qiblah: Jurnal Studi Keislaman 4, no. 2 (2021): 107-14, https://doi.org/10.36701/qiblah.v4i2.1998.  
6 Jauhari, “Perkembangan Sastra Arab,” 64. 
7 Merry Choironi, “Membaca Puisi Mu’allaqah Zuhaer bin Abi Sulma dalam Kerangka Kekinian,” Alfaz: Arabic 

Literatures for Academic Zealots 3, no. 1 (2015): 81, https://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/alfaz/article/ 
view/673.  

8 Alan Jones, Early Arabic Poetry: Select Poems, Vol. 1, 2nd ed. (Berkshire: Ithaca Press, 2011), 77–80. 

https://doi.org/10.36701/qiblah.v4i2.1998
https://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/alfaz/article/%20view/673
https://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/alfaz/article/%20view/673


Amaliyah Hilmiya  
 

 

82 

Qays, Antarah ibn Shaddad, dan Zuhayr ibn Abi Sulma, yang diyakini pernah digantung  

di dinding Ka‘bah karena keindahan bahasanya.9 

Zuhair ibn Abi Sulma merupakan salah satu penyair paling ternama dari masa pra- 

Islam dan termasuk dalam kelompok penyair yang puisinya dimasukkan dalam 

Mu‘allaqāt antologi syair-syair terbaik yang diyakini pernah digantung di Ka'bah karena 

nilai estetik dan kebijaksanaannya.10 Ia berasal dari kabilah Muzainah dan dikenal dengan 

gaya penulisan yang dewasa, jernih, serta sarat pesan moral dan pemikiran filosofis. Ciri 

khas karyanya terletak pada nuansa nasihat dan hikmah kehidupan, yang membedakan-

nya dari para penyair Jahiliah lain yang lebih sering menonjolkan tema keberanian atau 

kebanggaan suku. Zuhair ibn Abi Sulma juga merupakan salah satu penyair terkemuka 

pada periode Jahiliah, yang dikenal melalui karya-karyanya yang mengandung pesan 

hikmah dan makna mendalam. Syair-syairnya kerap merefleksikan realitas kehidupan, 

serta menyampaikan nilai-nilai moral dan kebijaksanaan yang dituangkan dalam bentuk 

ungkapan-ungkapan puitis dan bernas.11 Salah satu bait terkenalnya berbunyi: “Barang-

siapa takut akan kematian, ia pasti akan menemukannya, meski mencoba naik ke langit 

dengan tangga”.12 Bait ini mencerminkan pandangan tentang kepastian takdir dan keter-

batasan manusia. 

Zuhair juga dikenal karena syair pujiannya terhadap tokoh-tokoh yang berjasa 

dalam membawa perdamaian. Salah satu puisinya yang paling masyhur ditujukan kepada 

Harim ibn Sinan dan Al-Harith ibn ‘Auf, yang berhasil menyelesaikan konflik panjang 

antara suku Abs dan Dzhubyan. Dalam syair tersebut, Zuhair tidak hanya memberi pujian, 

tetapi juga menyampaikan pesan moral yang mendalam tentang pentingnya perdamaian 

dan kesediaan berkorban demi kemaslahatan bersama.13 Gaya bahasa Zuhair ditandai 

dengan kejelasan dan kedalaman makna, tanpa banyak menggunakan gaya hiperbolis 

seperti yang umum dalam syair Jahiliah lainnya. Ia dikenal sangat teliti dalam menulis, 

bahkan disebut-sebut bisa menghabiskan waktu satu tahun hanya untuk menyusun satu 

qasīda.14 Karena pendekatannya yang penuh kebijaksanaan dan refleksi moral, ia di-

anggap sebagai pelopor puisi hikmah (shi‘r al-ḥikmah), sebuah tradisi yang kemudian 

menjadi bagian penting dalam sastra Arab klasik. Melalui puisinya, Zuhair bukan hanya 

menggambarkan kehidupan masyarakat Badui, tetapi juga memperkenalkan nilai-nilai 

etika dan renungan filosofis dalam sastra pra-Islam. Puisi Zuhair juga ada yang menam-

 
9 A. J. Arberry, The Seven Odes: The First Chapter in Arabic Literature (London: Allen & Unwin, 1957), 12-15. 
10 Jones, Early Arabic Poetry, 43–45. 
11 Amarulloh et al., “Tasybih dalam Mu’allaqoh Zuhair bin Abi Sulma: Kajian Balaghah dan Analisis,” Jurnal 

Teologi Islam 1, no. 2 (2025): 200, https://indojurnal.com/index.php/jti/article/view/598.  
12 Nur Atik Diniyati, “Al-Anāṣir ad-Dākhiliyyah fī Mu‘allaqah Zuhayr bin Abī Sulmā” (Undergraduate thesis, 

UIN Sunan Ampel Surabaya, 2016), 24, http://digilib.uinsa.ac.id/5828.  
13 Muh. Risaldi P et al., “Analisis Syair al-Muʿallaqāt Amru bin Kulṭsum: Pendekatan Ilmu ʿArūd,” Jurnal 

Sarjana Ilmu Budaya 4, no. 2 (2024): 58-74, https://journal.unhas.ac.id/index.php/jsbsk/article/view/3518663.  
14 Diniyati, “Al-Anāṣir ad-Dākhiliyyah,” 19. 

https://indojurnal.com/index.php/jti/article/view/598
http://digilib.uinsa.ac.id/5828
https://journal.unhas.ac.id/index.php/jsbsk/article/view/3518663


Analisis Metrum dan Tema Sya’ir Mu’allaqah Zubair ibn Abi Sulma: Kajian Ilmu ‘Arudh 
  

 

83 

pilkan pujian kepada Haram ibn Sinan dan Harist ibn Auf, kondisi keimanan Zuhair, dan 

dampak destruktif perang.15 

Terdapat dua pendapat utama mengenai jumlah kumpulan puisi Zuhair ibn Abi 

Sulma. Pendapat pertama berasal dari kalangan ulama Basrah, yang menyatakan bahwa 

terdapat 18 kasidah milik Zuhair, berdasarkan riwayat yang terpercaya dan dapat di-

pertanggungjawabkan. Hal ini ditegaskan melalui komentar yang menyatakan bahwa 

kumpulan tersebut mencakup seluruh kasidah Zuhair yang telah sampai kepada kita 

melalui jalur periwayatan yang sahih. Sementara itu, pendapat kedua berasal dari ulama 

Kufah, yang menyebut adanya tambahan sepuluh kasidah di luar jumlah tersebut. Namun, 

tambahan itu dianggap sebagai hasil rekayasa atau sisipan dari pihak lain sehingga tidak 

diakui sebagai karya asli Zuhair.16 

Berangkat dari kegelisahan tersebut, al-Khalil terdorong untuk meluruskan dan 

merumuskan kembali kaidah-kaidah wazan syair, hingga akhirnya berhasil menciptakan 

suatu disiplin ilmu baru yang dikenal dengan ilmu Arudh adalah sebuah ilmu yang secara 

khusus membahas struktur, pola irama, dan keseimbangan dalam syair Arab klasik.17 

Analisis ʿArudh pada syair pra-Islam dilakukan dengan membagi setiap bait (bayt) men-

jadi dua bagian utama, yaitu ṣadr (bagian awal) dan ʿajuz (bagian akhir), lalu mengiden-

tifikasi pola tafaʿīla yang digunakan. Kajian ini juga mencakup analisis variasi metrum, 

termasuk zihaf (perubahan ringan pada unit metrum) dan ‘illah (penyimpangan yang 

lebih signifikan), yang bahkan dapat dijumpai dalam puisi klasik yang sangat teratur.18 

Penelitian ini mengkaji puisi klasik Arab karya Zubair ibn Abi Sulma dalam kerangka 

ilmu Arudh, dengan fokus pada analisis metrum (bahr) dan tema yang terkandung dalam 

sya’ir Mu’allaqah-nya. Sebagai salah satu karya besar dalam khazanah sastra Arab pra-

Islam, Mu’allaqah memiliki nilai estetika dan historis yang tinggi. Dalam konteks ini, ilmu 

‘Arudh menjadi alat utama untuk memahami struktur ritmis dan musikalitas puisi, se-

dangkan pendekatan tematik digunakan untuk menyingkap pesan-pesan yang disam-

paikan penyair. Untuk mengkaji metrum dan tema dalam sya’ir ini, penelitian meng-

gunakan pendekatan kualitatif-deskriptif. Metode ini dipilih untuk menguraikan dan 

menafsirkan struktur puisi serta maknanya secara mendalam, bukan untuk mengukur 

secara kuantitatif. Sumber data utama berupa teks asli Mu’allaqah Zuhair ibn Abi Sulma 

yang telah diedit dan di-tashih oleh para filolog dan ahli sastra. Selain itu, digunakan pula 

referensi pendukung berupa literatur ilmu Arudh, buku sejarah sastra Arab, serta artikel 

ilmiah yang relevan. 

Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi dan kajian pustaka. Proses analisis 

dilakukan dalam dua tahap utama. Pertama, analisis metrum dilakukan dengan metode 

 
15 Asrapul Abib, “Analisis Struktural Syi’r Mu’allaqat Zuhair bin Abi Sulma” (Undergraduate thesis, Univer-

sitas Sumatera Utara, 2022): 145, https://repositori.usu.ac.id/handle/123456789/49840.  
16 Bahrudin Achmad, Sastrawan Arab Jahiliah (Yogyakarta: Diva Press, 2023), 93-94. 
17 Harits Nasrulloh Agus Suharto and Friska Fadhilah, “Mengenal Ilmu Arudh,” Esensi Pendidikan Inspiratif 

7, no. 2 (2025): 21, https://journalversa.com/s/index.php/epi/article/view/260.  
18 Risaldi P et al., “Analisis Syair al-Muʿallaqāt.” 

https://repositori.usu.ac.id/handle/123456789/49840
https://journalversa.com/s/index.php/epi/article/view/260


Amaliyah Hilmiya  
 

 

84 

scansion, yakni mengidentifikasi suku kata panjang dan pendek dalam tiap bait untuk 

menentukan pola tafa’il dan jenis bahr yang digunakan. Proses ini juga memperhatikan 

adanya zihaf dan ‘illah dalam struktur metrum. Kedua, analisis tema dilakukan dengan 

pendekatan hermeneutik, yaitu menafsirkan isi puisi berdasarkan konteks sosial dan 

budaya penyair, serta menggali pesan moral dan nilai-nilai kehidupan yang disampaikan. 

Dengan pendekatan ini, diharapkan hasil penelitian dapat memberikan pemahaman yang 

komprehensif mengenai bentuk dan isi puisi klasik Arab, khususnya dalam karya Zubair 

ibn Abi Sulma, serta menunjukkan bagaimana ilmu Arudh dapat berfungsi sebagai alat 

kritik sastra yang ilmiah dan sistematis dalam memahami puisi Arab klasik. 

 

Ilmu ʿArudh dalam Kajian Sastra Arab 

Syair pra-Islam merupakan landasan penting dalam sejarah sastra Arab. Puisi-puisi 

ini tidak hanya mencerminkan karakter masyarakat Arab kala itu, tetapi juga menjadi 

fondasi bagi struktur bahasa dan gaya sastra Arab klasik. Dari segi bahasa dan tema, syair 

ini merefleksikan kehidupan masyarakat Badui: kerasnya alam, nilai kehormatan suku, 

dan nuansa romantis yang tragis. Oleh sebab itu, para ulama dan ahli bahasa Muslim 

menjadikannya rujukan dalam menyusun bahasa Arab standar, serta sebagai acuan pen-

ting dalam penafsiran al-Qur’an dan Hadis.19 Berbicara mengenai syi’ir tentu tidak ter-

lepas dari kaidah-kaidah ataupun struktur dalam penciptaan karya sastra puisi salah 

satunya dengan teori ilmu ‘Arudh dan Qawafi. Ilmu Arudh dan Qawafi merupakan dua 

cabang ilmu bahasa Arab yang digunakan untuk kaidah-kaidah syiir dan ditemukan oleh 

Al-Khalil ibn Ahmad al-Farahidi al-Azdi al-Bashri Syekh Sibaweh. Ilmu ‘Arudh dan ilmu 

Qawafi merupakan dua disiplin yang saling berkaitan, karena keduanya sama-sama 

membahas struktur dalam sebuah syair. Ilmu ‘Arudh berfokus pada pola irama (wazan) 

dalam syair, sementara ilmu Qawafi mengkaji bagian akhir bait syair (rima atau qafiyah). 

Dengan demikian, ilmu ‘Arudh dan Qawafi menjadi perangkat utama dalam memperta-

hankan keindahan, keteraturan, dan keaslian syair Arab klasik.20 

Kajian ilmu ʿArudh dalam syair pra-Islam merupakan aspek penting dalam studi 

filologi Arab klasik, karena membahas struktur ritme dan metrum puisi Arab kuno. Ilmu 

Arudh dan Qawafi merupakan dua cabang keilmuan klasik dalam sastra Arab yang kini 

mulai kurang diminati oleh kalangan pelajar. Hal ini disebabkan karena keduanya 

dianggap terlalu kaku dan membatasi kebebasan dalam mengekspresikan perasaan dan 

emosi. Hal ini berbeda dengan syair modern yang lebih digemari, karena tidak terikat 

pada aturan baku sebagaimana syair klasik, meskipun sebagian penyair modern masih 

tetap menggunakan taf ’ilah dan mengikuti pola tertentu. Ilmu Arudh sendiri adalah 

bidang ilmu yang mempelajari pola dan rumus dalam penyusunan syair. Rumus ini 

 
19 Philip K. Hitti, History of the Arabs: From the Earliest Times to the Present, 10th ed. (London: Macmillan 

Press, 1970), 114–116. 
20 Abdul Latif and Faidatul Jannah, “Musical Rhythm in Poetry ‘Al-Jaddu Yudni Kulla Amr Syasi’in’ by Imam 

Syafi’i: Critical Analysis of ‘Arudh and Qowafi,” Mantiqu Tayr: Journal of Arabic Language 2, no. 2 (2022): 97-
109. https://doi.org/10.25217/mantiqutayr.v2i2.2344.  

https://doi.org/10.25217/mantiqutayr.v2i2.2344


Analisis Metrum dan Tema Sya’ir Mu’allaqah Zubair ibn Abi Sulma: Kajian Ilmu ‘Arudh 
  

 

85 

digunakan baik untuk menciptakan syair maupun untuk menganalisisnya. Suatu syair 

dianggap benar (sahih) apabila sesuai dengan kaidah ilmu ‘Arudh, sebaliknya, apabila 

menyimpang dari aturan tersebut, maka syair itu dianggap rusak (fasid). 

Dalam setiap bahar (jenis irama dalam syair Arab), terdapat wazan atau pola irama 

tertentu yang menjadi acuan. Pola ini harus diikuti agar syair tetap berada dalam struktur 

klasik yang benar. Selain itu, dalam bahar juga terdapat unsur zihaf dan ‘illah, yaitu 

bentuk-bentuk perubahan pada potongan syair yang masih sesuai dengan kaidah bahasa 

dan tidak merusak struktur. Zihaf dan ‘illah memiliki banyak variasi, namun tidak semua 

variasi tersebut bisa digunakan dalam setiap jenis bahar.21 

Ilmu ʿArudh pertama kali disusun secara sistematis oleh Al-Khalil ibn Ah mad al- 

Farahidi pada abad ke-8 M sebagai metode prosodik untuk menganalisis pola bunyi 

dalam puisi. Dalam sistem ini, syair diklasifikasikan ke dalam 16 pola metrum yang 

disebut bahar, yang dibentuk melalui kombinasi unit-unit ritmis kecil yang dikenal 

sebagai tafa’ila (Al-Farahidi, sekitar tahun 786 M). Dalam puisi pra-Islam (al-shi’r al- 

jahili), beberapa bahar yang paling sering digunakan antara lain ṭawīl, wāfir, kāmil, dan 

basī t . Pola-pola ini dinilai cocok untuk qasida yang memiliki struktur panjang dan tema- 

tema besar.22 Para penyair sebelum al-Khalil memiliki kecerdasan berbahasa secara 

alamiah. Hal itu membantu mereka untuk mengungkapkan segala pikirannya dalam 

bentuk syair yang indah yang disertai wazan-wazan nazhm yang benar,  

Seiring dengan berjalannya waktu, perbedaan tingkat kecerdasan di kalangan 

penyair generasi berikutnya menyebabkan sebagian dari mereka mulai mengabaikan 

konsistensi terhadap kaidah-kaidah syair klasik. Akibatnya, pola-pola wazan syair meng-

alami kerusakan, yang mencerminkan kemunduran dalam kemampuan dan ketelitian 

estetika kepenyairan. Situasi ini menimbulkan kekhawatiran mendalam bagi al-Khalil ibn 

Ahmad al- Farahidi, seorang tokoh terkemuka dalam bidang bahasa dan sastra Arab. Ia 

menyadari bahwa jika gejala ini terus berlanjut, maka salah satu warisan penting dalam 

kebudayaan Arab, yakni syair, berisiko punah atau dilupakan. 

Ilmu Arudh sendiri adalah ilmu yang dikembangkan oleh Al-Khalil ibn Ahmad al- 

Farahidi pada abad ke-8 Masehi, Al-Yafi’i menyatakan bahwa Al-Khalil ibn Ahmad meng-

gagas ilmu ‘Arudh sebagai ilmu yang mengatur struktur dan irama syair Arab klasik 

dengan tujuan untuk membedakan antara syair yang benar dan wazan yang rusak, 

sebagaimana Aristoteles menciptakan ilmu logika sebagai alat untuk menguji kebenaran 

makna dan validitas alasan. Disebutkan pula bahwa ketika berada di Mekkah, Al-Khalil 

memanjatkan doa kepada Allah agar diberikan ilmu yang belum pernah dianugerahkan 

kepada siapa pun sebelumnya, dan yang hanya akan diwariskan melalui dirinya. Sepulang 

dari ibadah haji, Allah pun membukakan pintu pemahaman terhadap ilmu ‘Arudh. Melalui 

 
21 Mochamad Sulthoni Faizin and Ayu Atisah. “An Analysis of Arudh and Qawafi Sciences in the Poem of al-

I’tirof by Abu Nawas,” Diwan: Jurnal Bahasa dan Sastra Arab 6, no. 1 (2020): 48, https://doi.org/10.24252/ 
diwan.v6i1.11190.  

22 Jones, Early Arabic Poetry. 

https://doi.org/10.24252/%20diwan.v6i1.11190
https://doi.org/10.24252/%20diwan.v6i1.11190


Amaliyah Hilmiya  
 

 

86 

kemampuannya dalam memahami ritme dan struktur bunyi, Al-Khalil meletakkan dasar-

dasar yang kemudian menjadi dasar pondasi ilmu ‘Arudh itu sendiri.23 

Ilmu ‘Arudh adalah cabang ilmu yang secara khusus mempelajari struktur syair 

Arab, yang digunakan untuk menentukan apakah sebuah syair tersusun secara benar atau 

tidak. Ilmu ini membahas dasar-dasar wazan (pola irama dan metrum) yang telah di-

tetapkan, dan menjadi acuan dalam membedakan antara syair yang benar dengan yang 

salah secara metrikal. Secara lebih teknis, ilmu ‘Arudh merupakan ilmu yang dengannya 

dapat diketahui kebenaran atau kerusakan struktur wazan dalam syair Arab, serta men-

cakup pembahasan mengenai zihaf (perubahan ringan dalam pola wazan) dan ‘illah (pe-

nyimpangan atau perubahan berat dalam struktur metrum syair), 

Ilmu ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan mengklasifikasikan pola-pola irama 

atau wazan dalam puisi Arab melalui satuan ritmis yang disebut tafa’il. Tafa’il disusun 

dalam pola-pola metrum tertentu yang disebut bahr. Khalil Ahmad al-Farahidy meme-

takan jumlah bahr yang ada sebanyak 15 macam bahr, kemudian ditambah oleh muridnya 

satu bahr yang disebut dengan bahr al-mutadarik sehingga jumlah bahr semuanya 16 

macam bahr dalam tradisi Arudh klasik, seperti bahr thawil, bahr basith, bahr kamil, dan 

lainnya. Setiap bahr memiliki pola tafa’il yang khas dan pengaruh langsung terhadap 

suasana puisi yang disampaikan. Penyimpangan dalam pola tafa’il dikenal sebagai zihaf 

(perubahan minor) dan ‘illah (perubahan mayor), yang juga menjadi bagian dari analisis 

dalam ilmu Arudh. 

Dalam kerangka kajian ilmu Arudh terhadap puisi Zuhair ibn Abi Sulma dalam lima 

bait awalnya menggunakan bahr thawil, Bahr thawil memiliki delapan pola taf ’ilah, yaitu: 

فعولنمفاعيلن فعولن مفاعيلن    مفاعيلن فعولن مفاعيلن فعولن #   Dalam struktur ini, bagian ‘arudh pada bahr 

thawil tidak bisa tetap dalam bentuk sempurna. Biasanya, salah satu huruf, khususnya 

huruf kelima berupa ‘ya’ sukun, dihilangkan. Perubahan ini menyebabkan bentuk taf ’ilah 

berubah dari  مفاعيلن menjadi مفاعلن, yang disebut dengan istilah maqbudhah. Sementara itu, 

bagian dharb (penutup hemistich kedua) dalam bahr thawil memiliki tiga kemungkinan 

bentuk, yaitu shahih (bentuk asli tanpa perubahan), maqbudhah (mengalami pengura-

ngan seperti pada ilmu 'Arudh), dan mahzhufah (bagian akhir dihilangkan). Pada bagian 

hasywu (isi atau bagian tengah syair), diperbolehkan adanya zihaf berupa qabdh 

(penghilangan huruf kedua yang sukun) pada taf ’ilah فعولن maupun مفاعيلن. Namun, dalam 

praktiknya, zihaf qabdh lebih jarang digunakan pada مفاعيلن dibandingkan 24.فعولن 

Rukun dalam ilmu ‘Arudh terdiri atas dua komponen utama, yaitu taf‘ilat dan wazan. 

Keduanya merupakan susunan huruf—baik huruf hidup maupun huruf mati yang 

memiliki pola tertentu dan digunakan untuk mengidentifikasi bahr (pola metrum dalam 

syair Arab). Struktur taf‘ilat tersusun dari tiga unsur utama, yaitu: sabab, watad, dan 

 
23 Raghib as-Shirjani, 2011): 410-411 
24 Ferry Saputra, “Syi’ir ‘Ana Lailun’ Karya Haidar Khalil: Kajian Deskriptif Analisis ‘Arudh wa Qawafi’,” Maja-

lah Ilmiah Tabuah: Ta`limat, Budaya, Agama dan Humaniora 27, no. 2 (2023): 123–131, https://doi.org/10. 
37108/tabuah.v27i2.1134.  

https://doi.org/10.%2037108/tabuah.v27i2.1134
https://doi.org/10.%2037108/tabuah.v27i2.1134


Analisis Metrum dan Tema Sya’ir Mu’allaqah Zubair ibn Abi Sulma: Kajian Ilmu ‘Arudh 
  

 

87 

fasilah. Keseluruhan unsur-unsur ini membentuk pola ritmis dalam syair Arab klasik dan 

menjadi dasar bagi penilaian kesesuaian suatu syair dengan kaidah ilmu ‘Arudh.25 

1. Sabab adalah bunyi yang terdiri dari dua huruf. Sabab terbagi menjadi dua jenis, 

yakni sabab khafif (satu huruf hidup diikuti satu huruf mati, contohnya fa), dan 

sabab tsaqil (dua huruf hidup berturut-turut). 

2. Watad adalah bunyi yang terdiri dari tiga huruf. Watad juga terbagi menjadi dua: 

watad majmu‘ (dua huruf pertama hidup dan satu huruf terakhir mati), dan watad 

mafruq (tiga huruf, dengan satu huruf mati di antara dua huruf hidup). 

3. Fasilah adalah bunyi yang terdiri dari empat atau lima huruf, dan dibagi menjadi 

dua jenis, yakni fasilah sughra (tiga huruf hidup dan satu huruf mati), dan fasilah 

kubra, yakni empat huruf hidup dan satu huruf mati. 

 

Analisis ‘Arudh terhadap Syair Karya Zuhair ibn Abi Sulma  

Zuhair ibn Abi Sulma merupakan salah satu penyair terkemuka dari periode Jahi-

liah, dan karyanya termasuk dalam jajaran Mu’allaqat (puisi-puisi terpilih yang konon 

digantung di dinding Ka'bah karena nilai estetis dan kedalaman maknanya). Nama asli 

Zuhair ibn Abi Sulma adalah Rabi’ah ibn Rabah al-Muzni, meskipun ia lebih dikenal 

dengan nama yang populer tersebut. Ia dibesarkan di tengah suku Ghatfan, meskipun 

secara garis keturunan berasal dari suku Mazinah. Zuhair adalah salah satu penyair besar 

pra-Islam yang hidup pada abad ke-6 hingga awal abad ke-7 Masehi. Ia dikenal sebagai 

salah satu tokoh utama dalam dunia sastra Arab kuno dan dianggap sebagai salah satu 

penyair terbesar pada masa itu.26 Dalam puisi-puisi Zubair, ditemukan berbagai tema 

khas Arab klasik seperti nasihat moral, refleksi sosial, kebanggaan terhadap garis ketu-

runan, serta pemikiran filosofis tentang kehidupan dan kematian. Tema-tema tersebut 

tidak hanya mencerminkan nilai-nilai budaya masyarakat Arab masa itu, tetapi juga men-

jadi cerminan pemikiran pribadi penyair yang matang dan bijaksana. 

 

Metrum Sya’ir Zuhair ibn Abi Sulma 

1. Bait Pertama 

ِبِ  ة 
َ
ِِحَوْمَان

مََََ
َّ
ل
َ
تَث
ُ ْ
الْ
َ
ِف اج 

رَّ الدَّ مِ  # 
َّ
ل
َ
ك
َ
مِْت

َ
ِل
ٌ
مْنَة ىِد 

َ
وْف
َ
ِأ  
م 
ُ
نِْأ م 

َ
    أ

“Apakah karena Ummu Aufa, reruntuhan rumah sang kekasih di Haumanatid Darraj 

dan Mutatsallami tak mau bicara.”  

 
Syair Zuhair ibn Abi Sulma, ‘Amin Ummu Aufa Dimnatun Lam Takallami,’ ini ter-

inspirasi dari peristiwa nyata, yaitu peperangan antara dua suku Arab, A’bs dan Dzubyan. 

 
25 Azwar Anas et al., Praktis Belajar Arudh dan Qafiyah (Cirebon: Penerbit Nusa Litera Inspirasi, 2021), 1-2. 
26 Burhan Djamaluddin and Nurlailah, “Kontradiksi Nilai dalam Syair Arab Jahiliyah,” JILSA: Jurnal Ilmu 

Linguistik dan Sastra Arab 7, no. 1 (2023): 28–36. https://doi.org/10.15642/jilsa.2023.7.1.28-36.   

https://doi.org/10.15642/jilsa.2023.7.1.28-36


Amaliyah Hilmiya  
 

 

88 

Konflik yang berlangsung hampir 40 tahun ini dikenal dalam sejarah sebagai Perang Dahis 

dan Ghabra. Zuhair tidak hanya menggambarkan peristiwa tersebut dalam syairnya, 

tetapi juga terlibat secara langsung dalam upaya mendamaikan kedua belah pihak. Ia 

meng-usulkan kepada para tokoh bangsa Arab agar menggalang dana untuk membayar 

tebusan yang diminta oleh salah satu suku, yaitu berupa tiga ribu ekor unta. Akhirnya, 

tebusan itu berhasil dipenuhi oleh Haram ibn Sinan dan Haris ibn Auf, dua tokoh ter-

kemuka dari suku-suku yang berseteru. Dengan adanya pembayaran tebusan tersebut, 

peperangan pun berhasil dihentikan dan perdamaian tercapai. Al-Darraj adalah mata air 

yang dekat dengan al-Qaishumah di jalan antara Bashrah dan Mekkah dekat al-Waqba 

dan al-Mutatsallam, nama sebuah tempat di al-Shiman. Menurut Ibnu al-A’rabi, al-Mutas-

tallam adalah sebuah gunung yang terdapat di wilayah Bani Murrah. 

Analisis makna: Zuhair mengawali puisinya dengan sebuah pertanyaan yang ber-

nada ragu dan penuh kerinduan. Ia berdiri di bekas tempat tinggal mantan kekasihnya, 

Ummu Aufa yang merupakan julukan bagi mantan istri sekaligus kekasih penyair Zuhair. 

Informasi ini dapat ditemukan dalam biografi atau riwayat hidup Zuhair. Pembukaan 

seperti ini merupakan ciri khas dalam puisi qasīdah Arab kuno, di mana penyair biasanya 

mengawali dengan mengenang keindahan masa lalu, kemudian mengungkapkan kese-

dihannya karena semua itu telah berlalu. 

Analisis ‘Arudh: pada bait pertama, Zuhair membuka puisinya dengan mengguna-

kan pola metrum yang sangat teratur dan konsisten. Baris pertama mengikuti susunan 

tafaʿil yang terdiri dari: " ""فعولن "فعولنعيلنمفا,ِ ِ," " dan ditutup dengan " لنمفاعِ ". Pola ritme ini 

terus berlanjut di bait-bait berikutnya tanpa mengalami gangguan. Tidak ada penyimpa-

ngan berupa zihaf maupun ʿillah (perubahan besar yang memengaruhi jumlah ketukan 

atau harakat). Hal ini menunjukkan bahwa Zuhair sangat menjaga keindahan irama dan 

konsistensi bunyi dalam puisinya. 

 

الثاني  الشطر  لأول الشطر    

ِ ة 
َ
حَوْمَان ِِب  اج 

رَّ ِِالدَّ
مََََ
َّ
ل
َ
تَث
ُ ْ
الْ
َ
ف نِْ  م 

َ
ِِأ

ُ
ِأ  
ىِم 

َ
وْف
َ
ِِأ

ٌ
مْنَة مِِْد 
َ
مِل

َّ
ل
َ
ك
َ
ت  

ِ ة 
َ
حَوْمَان ِِب  يِِدْدَرْرَاج  م 

َ
ل
ْ
ل
َ
تَث
ُ ْ
الْ
َ
ف نِْ  م 

َ
ِِأ مْم 

ُ
ىِأ

َ
وْف
َ
نِِْأ

ُ
مْنَت مِِْد 

َ
يِِل م 

َ
ل
ْ
ل
َ
ك
َ
ت  

0//0// /0// 0/0/0// 0/0// 0//0// 0/0// 0/0/0// 0/0// 

 فعولنِ مفاعيلن فعولنِ مفاعلنِ فعولنِ مفاعيلن فعولِ مفاعلنِ

 ضرب

 مقبوض

 حشوِ

 قبض

 حشوِ

 صحيحِ

 حشوِ

 صحيحِ

 عروض

 مقبوضةِ

 حشوِ

 صحيحِ

 حشوِ

 صحيحِ

 حشوِ

 صحيحِ

 

2. Bait Kedua 

عُِِِ ِِمَرَاج  م 
ْ
يِوَش رِ ِف  وَاش 

َ
عْصَمِن م  هَاِ # نَّ

َ
أ
َ
ِك مَتَيْن 

ْ
ق الرَّ هَاِب 

َ
 وَدَارٌِل

“Dan reruntuhan rumahnya di dua tempat yang berjauhan seakan-akan dia bekas-

bekas gelang di pergelangan tangan.” 

 



Analisis Metrum dan Tema Sya’ir Mu’allaqah Zubair ibn Abi Sulma: Kajian Ilmu ‘Arudh 
  

 

89 

Di dalam Syarh al-Mu’allaqat al-Sab’ menggunakan kata dâr (tunggal), sedangkan 

dalam Diwan Zuhair ibn abi Sulma menggunakan kata diyâr (Jamak). Menurut al-Kilabi, 

al-raqmatain yang disebutkan dalam syair Zuhair adalah sebuah tempat antara Jurtsum 

dan Mathla’ al-Syams yang terletak di wilayah Bani Asad. 

Analisis ‘Arudh: tetap menggunakan wazan bahar tawil yang sama dengan bait per-

tama, yaitu pola tafaʿil berurutan pada tiap baris: نلمَفاِع يلُعمَفاِِ - فعولن -   Setiap baris .فعولن - 

terbagi menjadi dua bagian (miṣraʿ), dan masing-masing bagian mengikuti pola ini secara 

konsisten. Pola ini menghasilkan irama yang panjang dan beraturan, sangat cocok untuk 

melukiskan gambaran tempat dan suasana yang kuat secara emosional. Dalam bait ini, 

meskipun terdapat beberapa kemungkinan zihāf (perubahan ringan seperti penghila-

ngan satu vokal pendek) yang membantu kelancaran pengucapan. 

 

الثاني  الشطر  الأول  الشطر    

هَاِوَدَارٌِ `
َ
ِِل مَتَيْن 

ْ
ق الرَّ هَاِِب  نَّ

َ
أ
َ
ك  

عُِ نِِْمَرَاج  م 
ْ
يِوَش رِ ِف  وَاش 

َ
يِن عْصَم  م  هَاِوَدَارُنِْ 

َ
ِِل مَتَيْن 

ْ
الرْرَق نْنَهَاِِب 

َ
أ
َ
ك  

0//0// /0// 0/0/0// 0/0// 0//0// /0// 0/0/0// 0/0// 

 فعولنِ مفاعيلن فعولِ مفاعلنِ فعولنِ مفاعيلن فعولِ مفاعلنِ

 ضرب

 مقبوض

 حشوِ

 قبض

 حشوِ

 صحيحِ

 حشوِ

 صحيحِ

 عروض

 مقبوضةِ

 حشوِ

 قبض

 حشوِ

 صحيحِ

 حشوِ

 صحيحِ

 

3. Bait Ketiga 

نِْوَِِ هَاِيَنْهَضْنَِم 
ُ
لاؤ

ْ
ط
َ
مِأ

َ
ِمَجْث ل 

ُ
ك يْنُِوَا  #  ع 

ْ
هَاِال ِب 

َ ْ
ِرِْل

 
فَة

ْ
ل ينَِخ  آمُِيَمْش   

“Kini di sana tinggallah sapi-sapi liar dan kijang yang berjalan ke sana ke mari se-

mentara anak-anaknya bangkit berdiri dari tempat tidurnya.” 

 

Analisis ‘Arudh: susunan suku kata panjang (–) dan pendek (ᴗ) dalam bait ini tetap 

terjaga dengan seimbang. Ada kemungkinan bahwa Zuhair menggunakan zihāf khabn, 

yakni penghilangan satu harakat pendek di awal pola mafa’ilu namun hal ini tidak 

merusak struktur metrum secara keseluruhan. Sebaliknya, modifikasi ringan seperti ini 

dianggap wajar dan diperbolehkan dalam ilmu ʿArūḍ, sebagai bentuk fleksibilitas dalam 

menjaga keindahan irama. 

 

الثاني  الشطر  الأول  الشطر    

هَا
ُ
لاؤ

ْ
ط
َ
نِِْيَنْهَضْنَِِوَأ ِِم 

ُ
مِ لك

َ
مَجْث هَا ِِ' يْنُِِب  ع 

ْ
رْآمُِِال

َ ْ
ينَِِوَال ِِيَمْش 

 
فَة

ْ
ل خ   

هَا
ُ
لاؤ

ْ
ط
َ
نِِْيَنْهَضْنَِِوَأ ِِم  ل 

ْ
ل
ُ
يِِك م 

َ
مَجْث يْنُِ  ع 

ْ
هَل آمُِِب 

رَْْ
ْ
ينَِِوَل نِِْيَمْش 

َ
فَت
ْ
ل خ   

0//0// 0/0// 0/0/0// 0/0// 0//0// 0/0// 0/0/0// 0/0// 

 فعولن مفاعيلن فعولن مفاعلن  فعولن مفاعيلن فعولن مفاعلن 

 ضرب

 مقبوض

 حشوِ

 صحيحِ

 حشوِ

 صحيحِ

 حشوِ

 صحيحِ

 عروض

 مقبوضةِ

 حشوِ

 صحيحِ

 حشوِ

 صحيحِ

 حشوِ

 صحيحِ



Amaliyah Hilmiya  
 

 

90 

 

4. Bait Keempat 

فْتُِ    
َ
هَاِِوَق نِِْب  ِِم  ر ينَِِبَعْد 

ْ
ش ةِع  جَّ ِح  # ِِ

 
ا يَْ
َ
ل
َ
تُِِف

ْ
ارَِِِعَرَف مِِبَعْدَِِالدَّ وَهُّ

َ
ت   

“Kini aku berdiri di atas reruntuhannya setelah dua puluh kali musim haji aku 

meninggalkannya hingga susah payah untuk mengenal Kembali bekas-bekas yang 

hanya tinggal reruntuhannya.” 

 

Rumah-rumah bekas peninggalan Ummu Aufa oleh Zuhair diibaratkan dengan 

bekas tusukan-tusukan nila di pergelangan tangan yang biasanya digunakan untuk meng-

hias diri oleh perempuan. Saat ini mungkin sama dengan tato di tubuh. 

Analisis ‘Arudh: dalam bait ini Zuhair menggunakan pola metrum ṭawil, yaitu pola 

irama puisi Arab yang terdiri dari empat bagian ritmis (tafa’il) dalam setiap baris. Pola 

ini menghasilkan irama yang lambat, tenang, dan stabil, sehingga cocok untuk menyam-

paikan renungan atau perasaan yang dalam. Setiap tafa’il mempunyai susunan vokal 

panjang dan pendek yang sesuai dengan sistem bahar tawil. Tidak ditemukan zihaf (pe-

nyingkatan) atau ‘illah (perubahan berat) sehingga wazan-nya benar-benar stabil. Ini 

memperkuat kesan ritmis yang serius dan kontemplatif dari bait ini. 

 

الثاني  الشطر  الأول  الشطر    

ِ
 
ا يَْ
َ
ل
َ
مِِف وَهُّ

َ
ارَِبَعْدَِت تُِالدَّ

ْ
عَرَف فْتُِ 

َ
هَاِوَق نِِْب  ِِم  ينَِِبَعْد  ر 

ْ
ش ةِع  جَّ ح   

نِْ
َ
ليَ
َ
تُِِف

ْ
يِِبَعْدَِِدْدَارَِِعَرَف وَهْهُم 

َ
ت فْتُِ 

َ
هَاِوق ِِب  مْبَعْد  ينَِِم  ر 

ْ
ش نِِْع  ت  جَّ ح   

0//0// /0// 0//0// 0/0// 0//0// 0/0// 0/0/0// /0// 

 فعولِ مفاعيلن فعولنِ مفاعلنِ فعولنِ مفاعلنِ فعولِ مفاعلنِ

 ضرب

 مقبوض

 حشوِ

 قبض

 حشوِ

 قبض

 حشوِ

 صحيحِ

 عروض

 مقبوضةِ

 حشوِ

 صحيحِ

 حشوِ

 صحيحِ

 حشوِ

 قبض

 

5. Bait Kelima  

ِ رْجَل  ِم  س 
يِمُعَرَّ اِف 

ِسُفْع  يَّ اف 
َ
ث
َ
مِ#ِِأ

َّ
ثل
َ
ِلمِيَت حَوْض 

ْ
ِال زْم  ج 

َ
ِك
 
ؤْيا

ُ
وَن   

"Aku kenal batu hitam kemerahan tempat kuali penjerang air di tempat singgah di 

malam hari dan bagian tanah tinggi penahan air.” 

 

Analisis ‘Arudh: tetap menggunakan wazan bahar tawil yang sama dengan bait 

pertama, yaitu pola tafaʿil berurutan pada tiap baris: ِفعولنِِِ-مَفاِعيلُِِِ-فعولنِِِ-مَفاِعلن . Setiap baris 

terbagi menjadi dua bagian (miṣraʿ), dan masing-masing bagian mengikuti pola ini secara 

konsisten. Pola ini menghasilkan irama yang panjang dan beraturan, sangat cocok untuk 

melukiskan gambaran tempat dan suasana yang kuat secara emosional. Dalam bait ini, 

meskipun terdapat beberapa kemungkinan zihāf (perubahan ringan seperti penghila-

ngan satu vokal pendek) yang membantu kelancaran pengucapan. 

 



Analisis Metrum dan Tema Sya’ir Mu’allaqah Zubair ibn Abi Sulma: Kajian Ilmu ‘Arudh 
  

 

91 

الثاني  الشطر  الأول  الشطر    

ِ
 
ِِوَنُؤْيا زْم  ج 
َ
ِِك حَوْض 

ْ
مِلمِال

َّ
ثل
َ
يَت يَِّ  اف 

َ
ث
َ
اِأ يِسُفْع  ِِف  س 

ِِمُعَرَّ رْجَل  م   

ِِوَنُؤْيَنِْ زْم  ج 
َ
ِِك حَوْض 

ْ
يِِلمِل م 

َ
ل
ْ
ثل
َ
يَت يْيَِ  اف 

َ
ث
َ
يِسُفْعَنِِْأ ِِف  نِِْمُعَرْرَس  رْجَل  م   

0//0// /0// 0/0/0// 0/0// 0//0// /0// 0/0/0// 0/0// 

 فعولن مفاعيلن فعولِ مفاعلنِ فعولنِ مفاعيلن فعولِ مفاعلن 

 ضرب 

 مقبوض

 حشو

 قبض

 حشو

 صحيح 

 حشو

 صحيح 

 عروض

 مقبوضة

 حشو

 قبض

 حشو

 صحيح 

 حشو

 صحيح 

 

Demikianlah Mu’allaqah Zuhair ibn Abi Sulma menggunakan bahr thawil (al-bahr 

at-thawiil) dengan konsisten sepanjang mu’allaqah-nya. Bahr yang digunakan Zuhair ibn 

Abi Sulma adalah bahr thawil yang terkena zihaf. Puisi-puisi Zuhair kaya akan ragam gaya 

bahasa dan unsur penciptaan artistik, seperti isti’arah (metafora), tasybih (perumpa-

maan), kinayah (kiasan), dan thibaq (pertentangan makna). Namun, semua unsur keinda-

han ini hadir secara alami dalam karyanya bukan hasil rekayasa atau paksaan, melainkan 

muncul dari kepekaan rasa dan keahlian puitis yang dimilikinya secara bawaan. Keaslian 

inilah yang menjadi ciri khas gaya (uslub) Zuhair, sekaligus alasan mengapa puisinya 

banyak mendapat perhatian dan kritik. Gaya kepenyairan Zuhair sangat melekat pada 

dirinya yang berakar dari perasaannya, pandangannya terhadap puisi, dan mazhab sastra 

yang ia anut. Gaya khas ini kemudian memengaruhi murid-muridnya, seperti Al-Khu-

tho’iah dan putranya sendiri, Ka’ab ibn Zuhair, yang ikut mewarisi pendekatan kreatif 

tersebut. 

Puisi Arab Klasik pada umumnya tidak memiliki judul seperti puisi modern. Sebagai 

gantinya, rima akhir (al-qafiyah) digunakan sebagai penanda atau identitas puisi ter-

sebut. Misalnya, apabila sebuah puisi berakhir dengan huruf ‘mim’, maka puisi itu dikenal 

dengan sebutan qashidah mimiyah. Dalam tradisi puisi Arab klasik, rima harus konsisten 

dari awal hingga akhir, tanpa perubahan, meskipun panjang baitnya bisa sangat banyak. 

Dalam Mu’allaqah karya Zuhair ibn Abi Sulma, rima yang digunakan adalah huruf ‘mim’ 

sehingga puisi ini termasuk dalam kategori qashidah mimiyah.27 

 

Tema dan Amanat 

1. Kenangan kepada Kekasih (al-Tasbib)  

Kenangan  oleh Zuhair dalam syairnya diwujudkan melalui penggambaran lokasi-

lokasi yang menyimpan memori indah bersama sang kekasih. Zuhair mengenang tempat-

tempat seperti Haumanatud Darroj dan Mutasallami, yang setelah dua puluh musim haji, 

telah berubah menjadi tanah sunyi yang hanya dihuni oleh sapi-sapi liar. Yang tersisa dari 

tempat-tempat itu hanya jejak dan tanda-tanda pada masa lalu. Dalam puisinya, ia datang 

kembali ke sana, bukan secara fisik, tetapi lewat ingatan dan kerinduan yang mendalam. 

 
27 Bachrum Bunyamin, “Zuhair bin Abi Sulma dan Puisi Mu’allaqat-Nya: Kajian Intrinsik,” in Merangkai Ilmu-

Ilmu Keadaban: Penghormatan Purna Tugas Ustadz Muhammad Muqoddas, ed. Ahmad Dardiri et al. (Yogya-
karta: Fakultas Adab dan Ilmu Budaya UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2013), 99-138, https://digilib.uin-suka. 
ac.id/id/eprint/19234.  

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/19234
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/19234


Amaliyah Hilmiya  
 

 

92 

2. Kerinduan dan Cinta Tak Terbalas (ِالغزل) 

Walaupun Zuhair tidak secara eksplisit mengungkapkan rayuan atau gambaran 

sosok perempuan seperti dalam puisi ghazal pada umumnya, kerinduan yang dalam 

sangat terasa dalam bait-bait awal syairnya. Cinta di sini tidak digambarkan secara fisik, 

melainkan hadir dalam bentuk emosi yang halus dan menyentuh, seolah menjadi bagian 

dari lanskap alam dan kenangan itu sendiri. Hal ini menunjukkan bahwa cinta dalam puisi 

Jahiliah tak hanya berkutat pada asmara, tapi juga menjadi simbol dari keabadian ingatan 

di tengah kefanaan dunia. Cinta tak terbalas itu menjelma menjadi kekuatan batin yang 

terus hidup meski orang yang dicintai telah lama pergi. 

3. Renunganِtentang Takdir dan Waktu ( والقدرِاإلنسانِِمصيرِِفيِلتأملا ) 

Zuhair secara puitis menunjukkan bahwa segala sesuatu yang pernah hidup dan 

penuh makna pada akhirnya akan musnah oleh waktu. Reruntuhan yang sunyi menjadi 

lambang perubahan dan ketidakabadian. Tema ini mencerminkan kesadaran yang khas 

penyair Jahiliah terhadap nasib dan kefanaan: bahwa cinta, kejayaan, bahkan keberanian 

tidak kekal. Dalam puisinya, Zuhair menyampaikan refleksi mendalam tentang perjala-

nan hidup, waktu yang terus bergerak, dan takdir yang tidak bisa dielakkan. Ini adalah 

bentuk awal dari renungan eksistensial dalam sastra Arab klasik. 

4. Pengembaraan dan Ketabahan (الترحال والصبر) 

Sosok penyair dalam bait-bait awal digambarkan sebagai individu yang berdiri 

sendiri, merenungi tempat yang penuh kenangan dalam suasana hening. Kesendirian 

ini tidak hanya menunjukkan keterpisahan fisik, tetapi juga mencerminkan pencarian 

makna batin yang dalam. Dalam tradisi puisi Badui, kesendirian dan pengembaraan 

menjadi simbol dari ketabahan, pencarian jati diri, dan kekuatan jiwa. Zuhair tidak hanya 

melakukan perjalanan secara fisik, tetapi juga secara spiritual melalui ruang waktu, ke-

nangan, dan pemahaman akan hakikat kehidupan. 

5. Alam Sebagai Cermin Emosi dan Realitas (وصف الطبيعة) 

Zuhair menggambarkan lokasi-lokasi seperti Ḥawmānat al-Darrāj dan al Mutathal-

lam, serta sisa-sisa hujan yang membekas di tanah. Penggambaran ini mencerminkan 

kecenderu-ngan khas dalam puisi Jahiliah untuk menghadirkan alam sebagai elemen 

puitik yang bukan hanya latar, tetapi juga bagian dari jiwa puisi itu sendiri. Alam menjadi 

pantulan kondisi batin penyair: padang pasir yang kering menggambarkan kehampaan, 

sedangkan bekas hujan men-cerminkan kenangan yang membekas. Di tangan Zuhair, 

alam bukan objek mati, melainkan mitra emosional yang ikut bicara dalam sunyi. 

6. Pujian (al-Madh) 

Zuhair ibn Abi Sulma menyampaikan pujian yang dalam terhadap dua tokoh ter-

kemuka, Harom ibn Sinan dan Haris ibn Auf. Dengan penuh keyakinan, ia bahkan ber-

sumpah atas nama Ka’bah saat memuji keduanya. Mereka dikenal dengan kemurahan 

hati dan kepahlawanannya, telah menyerahkan ratusan ekor unta sebagai tebusan demi 

menghentikan konflik berkepanjangan antara kabilah Abs dan Dzubyan 



Analisis Metrum dan Tema Sya’ir Mu’allaqah Zubair ibn Abi Sulma: Kajian Ilmu ‘Arudh 
  

 

93 

7. Perang dan Perdamaian  

Zuhair menyampaikan pesan kepada para juru damai agar tidak berkhianat ter-

hadap perjanjian, tidak melanggar sumpah, serta tidak menyembunyikan kebenaran. Ia 

mengingatkan bahwa segala sesuatu, baik yang tampak maupun tersembunyi, diketahui 

oleh Allah, dan setiap perbuatan akan mendapatkan balasannya. Dalam puisinya, Zuhair 

menggambarkan perang bukan sebagai dongeng atau kisah fiktif, melainkan sebagai 

kenyataan pahit yang ia saksikan dan rasakan sendiri. Setiap kali peperangan dikobarkan, 

kehancuran dan kekejaman pun menyertainya. Perang yang terus disulut akan menjadi 

semakin brutal, layaknya amukan api yang semakin membesar. Zuhair menggambarkan 

dampaknya seperti bulir gandum yang hancur lebur setelah ditumbuk oleh lambang dari 

kerusakan total. Secara umum Farran menyebutkan bahwa terdapat lima tema (aghrad) 

dalam syair-syair Zuhair: ghazal, washaf, madh, ritsa, hija, dan hikmah. Ghazal adalah 

syair yang khusus ditujukan untuk memuji dan menyanjung perempuan, termasuk di 

dalamnya kenangan-kenangan penyair dengan perempuan yang dicintainya.28 

Selan itu, puisi Zuhair ibn Abi Sulma tersebut juga mengandung amanat, antara 

lain:29 pertama, kenangan bersama kekasih. Kenangan indah dengan sang kekasih tak 

akan pernah pudar, meski waktu terus berjalan. Tempat-tempat yang dahulu menjadi 

saksi kebersamaan mereka kembali membangkitkan bayangan kisah cinta yang telah 

berlalu dan kini hanya tersisa dalam ingatan. Kedua, keindahan alam dan kehidupan suku 

nomaden. Pemandangan alam seperti pegunungan, lembah, oase, dan hamparan padang 

pasir yang luas, disertai iring-iringan kafilah nomaden yang berpindah dari satu tempat 

ke tempat yang lain, menggambarkan keelokan dan dinamika kehidupan masyarakat 

gurun. Ketiga, seruan untuk menghindari peperangan. Zuhair menekankan bahwa perang 

adalah musibah yang menyengsarakan semua pihak yang terlibat. Oleh karena itu, 

peperangan seharusnya dihindari, sebab dampaknya sangat merusak dan meninggalkan 

luka mendalam. Keempat, nilai kehidupan dalam kata-kata bijak. Di dalam bait-bait 

bijaknya, tersimpan banyak pelajaran hidup. Penyair menggambarkan kejenuhan dan 

kebijaksanaan seseorang yang telah mencapai usia delapan puluh tahun. Ia menyatakan 

bahwa dirinya memahami peristiwa yang terjadi hari ini dan kemarin, namun ia tidak 

mengetahui apa yang akan terjadi esok merupakan sebuah pengakuan akan keterbatasan 

manusia. Ia menggambarkan kematian seperti unta buta yang menyeruduk siapa pun 

tanpa pandang bulu. Siapa pun yang tidak melakukan kebajikan akan tersingkir oleh 

kenyataan, dan siapa yang berbuat baik tanpa menjaga kehormatannya, akan ditinggal-

kan oleh orang lain. 

 
28 Cahya Buana, “Tinjauan Islam terhadap Nilai-nilai Moralitas dalam Sya’ir Jahiliyah Karya Zuhair Ibnu Abi 

Sulma,” Research report, Lembaga Penelitian (LEMLIT) UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta, 2014, https://repository. 
uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/33605.  

29 Bunyamin, “Zuhair bin Abi Sulma,” 118-120. 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/33605
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/33605


Amaliyah Hilmiya  
 

 

94 

Dalam syair Mu’allaqah, Zuhair menyampaikan sejumlah nilai moral, yang secara 

umum mencakup nilai-nilai religius, politik, dan sosial.30 Karya-karyanya mengandung 

pesan moral universal, baik yang berkaitan dengan etika dalam dunia politik pada 

masanya maupun nilai-nilai sosial secara umum. Nilai-nilai tersebut lahir dari refleksi 

atas pengalaman pribadi Zuhair serta kondisi sosial masyarakat di sekelilingnya. Jika 

dibandingkan dengan ajaran Islam, nilai-nilai moral yang disampaikan Zuhair tidaklah 

bertentangan secara umum. Namun, moralitas dalam Islam memiliki landasan yang lebih 

spiritual, yaitu keimanan kepada Tuhan Yang Maha Esa, keyakinan akan adanya surga 

dan neraka, hari pembalasan, serta konsekuensi dari setiap perbuatan manusia.31 

 

Keistimewaan 

Mayoritas ahli sastra Arab sepakat bahwa syair-syair karya Zuhair ibn Abi Sulma 

menempati posisi tinggi dalam khazanah puisi Arab klasik. Kualitas puisinya bahkan 

dianggap hampir setara dengan karya-karya besar seperti milik Umru’ul Qays dan Nabi-

ghah Dzubyani. Namun, Zuhair memiliki keunggulan tersendiri yang membedakannya 

dari penyair yang lain, di antaranya:32 

1. Puisinya ditulis ringkas menggunakan bahasa yang sederhana tetapi makna setiap 

kata mengandung kedalaman dan kepadatan isinya. 

2. Ia dikenal sebagai penyair yang objektif dan jujur; ia hanya akan memuji seseorang 

setelah benar-benar mengetahui sifat dan tindakannya. 

3. Pilihan katanya sopan dan jauh dari ungkapan kasar atau merendahkan. 

4. Sebagian besar isi puisinya mengandung pesan-pesan bijak dan pemikiran yang 

mendalam. Karena itu, Zuhair sering dianggap sebagai pelopor dalam menciptakan 

ungkapan-ungkapan hikmah dalam puisi Arab klasik. 

Zuhair ibn Abi Sulma dikenal sebagai penyair yang memiliki budi pekerti yang luhur 

dan keikhlasan dalam memperjuangkan kepentingan bangsanya. Sikap inilah yang mem-

buatnya dihormati dan disukai oleh kaumnya. Salah satu keistimewaan Zuhair adalah 

kedekatannya dengan para tokoh dan pemimpin besar pada masanya. Di antara mereka, 

Haram ibn Sinan adalah sosok yang paling akrab dengannya. Haram sangat menghargai 

karya-karya Zuhair, dan sering memberikan hadiah sebagai bentuk apresiasi atas puisi-

puisi yang memuji kebesaran dan keagungannya.33 

 

 
30 Cahya Buana, “Nilai-nilai Moralitas dalam Syair Jahiliyah Karya Zuhair Ibnu Abi Sulma,” Buletin Al-Turas 

23, no. 1 (2017): 87-101, https://doi.org/10.15408/bat.v23i1.4803.  
31 Muyassrah and Jaenafil Abadi, “Klasifikasi Puisi Arab Jahiliyah Menurut ibn Qutaybah dalam Kitab Al-Shi’r 

wa-al-Shu‘arā’,” Al-Ma’rifah 18, no. 1 (2021): 77–86, https://doi.org/10.21009/almakrifah.18.01.07.  
32 Mutiara Annisa Marlina et al., “Analisis Qafiyah dalam Syair ‘Amin Ummu Aufaa Dimnatun Lam Takallami’ 

Karya Zuhair bin Abi Sulma: Analisis Ilmu Qawafi,” Jurnal Sarjana Ilmu Budaya 4, no. 3 (2024): 93, https://journal. 
unhas.ac.id/index.php/jsbsk/article/view/36847.  

33 Wildana Wargadinata and Laily Fitriani, Sastra Arab Masa Jahiliyah dan Islam (Malang: UIN Maliki Press, 
2018), 110. 

https://doi.org/10.15408/bat.v23i1.4803
https://doi.org/10.21009/almakrifah.18.01.07
https://journal.unhas.ac.id/index.php/jsbsk/article/view/36847
https://journal.unhas.ac.id/index.php/jsbsk/article/view/36847


Analisis Metrum dan Tema Sya’ir Mu’allaqah Zubair ibn Abi Sulma: Kajian Ilmu ‘Arudh 
  

 

95 

Simpulan   

Penelitian ini membahas puisi Mu‘allaqah karya Zuhair ibn Abi Sulma dengan dua 

fokus utama: dari sisi pola irama (metrum) menggunakan ilmu ‘arūḍ, dan dari sisi isi atau 

tema yang terkandung dalam bait-baitnya. Dari analisis metrum, ditemukan bahwa puisi 

ini menggunakan baḥr al-kāmil, yaitu salah satu pola irama yang memiliki struktur kuat 

dan teratur, ditandai dengan pola pengulangan mutafā‘ilun tiga kali dalam setiap baris. 

Pola ini menciptakan irama yang stabil dan penuh wibawa, sangat cocok dengan isi puisi 

Zuhair yang bernada tenang, dalam, dan penuh perenungan. Dari sisi tema, bait-bait awal 

puisi ini banyak mengangkat tema khas puisi Arab sebelum Islam, seperti kenangan 

terhadap kekasih lama, kesedihan atas perubahan waktu, serta kesadaran bahwa segala 

hal di dunia ini tidak abadi. Zuhair menggambarkan bagaimana tempat yang dulu penuh 

kenangan kini hanya tinggal puing-puing, dan bahkan untuk mengenalinya kembali ia 

harus bersusah payah, karena bentuknya telah berubah. Selain itu, gambaran alam dan 

hewan di sekitar lokasi turut memperkuat suasana batin sang penyair. Tema-tema ini 

menunjukkan kedalaman makna dan pengalaman emosional yang menjadi kekuatan 

utama puisi ini. Melalui kajian ini, dapat disimpulkan bahwa keindahan puisi Zuhair tidak 

hanya berasal dari iramanya yang indah dan teratur, tetapi juga dari isi yang sarat makna 

dan menyentuh sisi kemanusiaan. Puisi ini mencerminkan nilai-nilai kehidupan masya-

rakat Arab pra-Islam serta pandangan mereka tentang waktu, cinta, dan kehidupan. 

 

Pernyataan Kontribusi Penulis  

Semua penulis mendiskusikan hasil dan berkontribusi pada penyusunan artikel ini. 

Semua penulis setuju untuk bertanggung jawab atas semua aspek dari pekerjaan ini. 

 
Pernyataan Konflik Kepentingan 

Semua penulis menyatakan tidak ada konflik kepentingan. 

 
Pendanaan  

Tidak ada pendanaan yang diterima untuk melakukan penelitian ini. 

 

Daftar Pustaka 

Abib, Asrapul. “Analisis Struktural Syi’r Mu’allaqat Zuhair bin Abi Sulma.” Undergraduate 

thesis, Universitas Sumatera Utara, 2022. https://repositori.usu.ac.id/handle/123 
456789/49840.  

Achmad, Bahrudin. Sastrawan Arab Jahiliah. Yogyakarta: Diva Press, 2023. 

Amarulloh, Ahmad Dardiri, Raswan, and Achmad Fudhaili. “Tasybih dalam Mu’allaqoh 

Zuhair bin Abi Sulma: Kajian Balaghah dan Analisis.” Jurnal Teologi Islam 1, no. 2 

(2025): 198–207. https://indojurnal.com/index.php/jti/article/view/598. 

https://repositori.usu.ac.id/handle/123%20456789/49840
https://repositori.usu.ac.id/handle/123%20456789/49840
https://indojurnal.com/index.php/jti/article/view/598


Amaliyah Hilmiya  
 

 

96 

Anas, Azwar, Amin Nasir, Miftahul Huda, and Muthmainnah. Praktis Belajar Arudh dan 

Qafiyah. Cirebon: Penerbit Nusa Litera Inspirasi, 2021. 

Arberry, A. J. The Seven Odes: The First Chapter in Arabic Literature. London: Allen & 
Unwin, 1957. 

As-Sirjani, Raghib. Sumbangan Peradaban Islam untuk Dunia. Jakarta: Pustaka al-Kaustar, 
2011. 

Buana, “Nilai-Nilai Moralitas dalam Syair Jahiliyah Karya Zuhair Ibnu Abi Sulma.” Buletin 

Al-Turas 23, no. 1 (2017): 87–101. https://doi.org/10.15408/bat.v23i1.4803.  

Buana, Cahya. “Tinjauan Islam terhadap Nilai-nilai Moralitas dalam Sya’ir Jahiliyah Karya 

Zuhair Ibnu Abi Sulma.” Research report, Lembaga Penelitian (LEMLIT) UIN Syarif 

Hidayatullah, Jakarta, 2014. https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/12345 

6789/33605.  

Bunyamin, Bachrum. “Zuhair bin Abi Sulma dan Puisi Mu’allaqat-Nya: Kajian Intrinsik.” 

In Merangkai Ilmu-Ilmu Keadaban: Penghormatan Purna Tugas Ustadz Muhammad 

Muqoddas, edited by Ahmad Dardiri et al. Yogyakarta: Fakultas Adab dan Ilmu 

Budaya UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2013. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/ 

eprint/19234.  

Choironi, Merry. “Membaca Puisi Mu’allaqah Zuhaer bin Abi Sulma dalam Kerangka 

Kekinian.” Alfaz: Arabic Literatures for Academic Zealots 3, no. 1 (2015): 78-106. 
https://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/alfaz/article/view/673. 

Diniyati, Nur Atik. “Al-Anāṣir ad-Dākhiliyyah fī Mu‘allaqah Zuhayr bin Abī Sulmā.” Under-

graduate thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2016. http://digilib.uinsa.ac.id/5828.  

Djamaluddin, Burhan, and Nurlailah Nurlailah. “Kontradiksi Nilai dalam Syair Arab Jahi-

liyah.” JILSA: Jurnal Ilmu Linguistik dan Sastra Arab 7, no. 1 (2023): 28–36. https:// 

doi.org/10.15642/jilsa.2023.7.1.28-36.  

Faizin, Mochamad Sulthoni, and Ayu’ Atisah. “An Analysis of Arudh and Qawafi Sciences 

in the Poem of al-I’tirof by Abu Nawas.” Diwan: Jurnal Bahasa dan Sastra Arab 6, no. 
1 (2020): 47–57. https://doi.org/10.24252/diwan.v6i1.11190.  

Hitti, Philip K. History of the Arabs: From the Earliest Times to the Present. 10th ed. London: 

Macmillan Press, 1970.  

Jauhari, Qomi Akit. “Perkembangan Sastra Arab pada Masa Jahiliyah.” Jurnal Bahasa 

Lingua Scientia 3, no. 1 (2011): 61-67. https://ejournal.uinsatu.ac.id/index.php/ls/ 
article/view/2081.   

Jones, Alan. Early Arabic Poetry: Select Poems, Vol. 1. 2nd ed. Berkshire: Ithaca Press, 2011. 

Latif, Abdul, and Faidatul Jannah. “Musical Rhythm in Poetry ‘Al-Jaddu Yudni Kulla Amr 

Syasi’in’ by Imam Syafi’i: Critical Analysis of ‘Arudh and Qowafi.” Mantiqu Tayr: 

Journal of Arabic Language 2, no. 2 (2022): 97-109. https://doi.org/10.25217/ 
mantiqutayr.v2i2.2344.  

https://doi.org/10.15408/bat.v23i1.4803
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/12345%206789/33605
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/12345%206789/33605
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/%20eprint/19234.
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/%20eprint/19234.
https://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/alfaz/article/view/673
http://digilib.uinsa.ac.id/5828
https://doi.org/10.15642/jilsa.2023.7.1.28-36
https://doi.org/10.15642/jilsa.2023.7.1.28-36
https://doi.org/10.24252/diwan.v6i1.11190
https://ejournal.uinsatu.ac.id/index.php/ls/%20article/view/2081
https://ejournal.uinsatu.ac.id/index.php/ls/%20article/view/2081
https://doi.org/10.25217/%20mantiqutayr.v2i2.2344
https://doi.org/10.25217/%20mantiqutayr.v2i2.2344


Analisis Metrum dan Tema Sya’ir Mu’allaqah Zubair ibn Abi Sulma: Kajian Ilmu ‘Arudh 
  

 

97 

Marlina, Mutiara Annisa, Yusring Sanusi Baso, and Ilham Ramadhan. “Analisis Qafiyah 

dalam Syair ‘Amin Ummu Aufaa Dimnatun Lam Takallami’ Karya Zuhair bin Abi 

Sulma: Analisis Ilmu Qawafi.” Jurnal Sarjana Ilmu Budaya 4, no. 3 (2024): 81-104. 

https://journal.unhas.ac.id/index.php/jsbsk/article/view/36847.   

Muyassrah, Muyassrah, and Jaenafil Abadi. “Klasifikasi Puisi Arab Jahiliyah Menurut ibn 

Qutaybah dalam Kitab Al-Shi’r wa-al-Shu‘arā’.” Al-Ma’rifah 18, no. 1 (2021): 77–86. 

https://doi.org/10.21009/almakrifah.18.01.07.  

Nur, Chamdar, and Andi Abdul Hamzah. “Pra-Islam dan Bahasa Arab: Bahasa dan Sastra 

Sebelum Munculnya Islam.” Al-Qiblah: Jurnal Studi Keislaman 4, no. 2 (2021): 107–
14. https://doi.org/10.36701/qiblah.v4i2.1998.  

Risaldi P, Muh., Ilham Ramadhan, and Mujadilah Nur. “Analisis Syair al-Muʿallaqāt Amru 

bin Kulṭsum: Pendekatan Ilmu ʿArūd.” Jurnal Sarjana Ilmu Budaya 4, no. 2 (2024): 
58-74. https://journal.unhas.ac.id/index.php/jsbsk/article/view/35186.  

Saputra, Ferry. “Syi’ir ‘Ana Lailun’ Karya Haidar Khalil: Kajian Deskriptif Analisis ‘Arudh 

wa Qawafi’.” Majalah Ilmiah Tabuah: Ta`limat, Budaya, Agama dan Humaniora 27, 

no. 2 (2023): 123–131. https://doi.org/10.37108/tabuah.v27i2.1134.  

Suharto, Harits Nasrulloh Agus, and Friska Fadhilah. “Mengenal Ilmu Arudh.” Esensi Pen-

didikan Inspiratif 7, no. 2 (2025): 19–27. https://journalversa.com/s/index.php/ 

epi/article/view/260.  

Sumanti, Solihah Titin. Sejarah Pradaban Islam. Jakarta: Kencana. 2024. 

Syaifuji, Achmad, and Bambang Irawan. “Pergeseran Konteks Syair Arab pada Masa 

Jahiliyah Hingga Masa Awal Islam.” `Ajamiy: Jurnal Bahasa dan Sastra Arab 10, no. 1 
(2021): 153–166. https://dx.doi.org/10.31314/ajamiy.10.1.153-166.2021.  

Umi, Barokah. “Penyair Perempuan Arab Masa Jahiliyah, Islam, Modern, dan Kontem-

porer: Studi Gini kritik Elaine Showalter.” Thesis, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 

2023. https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/74846.   

Wargadinata, Wildana, and Laily Fitriani. Sastra Arab Masa Jahiliyah dan Islam. Malang: 
UIN Maliki Press, 2018. 

Ya’qub, Imil Badi’, Al-Mu’jam al-Mufashshal fi ‘Ilm al-Arudh. Beirut: Dar al-Kutub al- 

Ilmiyyah, 2010.   

  

https://journal.unhas.ac.id/index.php/jsbsk/article/view/36847
https://doi.org/10.21009/almakrifah.18.01.07
https://doi.org/10.36701/qiblah.v4i2.1998
https://journal.unhas.ac.id/index.php/jsbsk/article/view/35186
https://doi.org/10.37108/tabuah.v27i2.1134
https://journalversa.com/s/index.php/%20epi/article/view/260
https://journalversa.com/s/index.php/%20epi/article/view/260
https://dx.doi.org/10.31314/ajamiy.10.1.153-166.2021
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/74846


Amaliyah Hilmiya  
 

 

98 

 

 

 

 


